# Del 0 al Éter

#### 0.0 - El Cero o "Vacío Primordial"

Nuestra historia comienza antes del inicio de los tiempos, momento al que llamaremos Ain Soph - la Nada Ilimitada. Éste vacío, inicio de nuestro viaje, representa la ausencia total del tiempo y el espacio. Puedes imaginar este Vacío Primordial como el sueño profundo desde el que tu conciencia emerge cada amanecer.



En ocasiones, al despertar puedes sentir aún la conexión con el Vacío Primordial: Es un instante en el que aún no se han iniciado tus pensamientos, emociones o acciones del día. Ahí, puedes experimentar un estado de quietud y potencialidad similar al del comienzo de los tiempos. Es muy importante identificar este momento crucial del día a día, siendo conscientes de lo que sembramos cada amanecer. Se reconoce a esta Nada Ilimitada como el origen de todo lo que existe, ya sea en pensamiento o forma.

Iniciamos nuestro **proceso creativo** nadando en una **sopa cuántica.**Un estado que no distingue entre **partículas** y **ondas**.
Un **océano infinito** sin forma definida.

A lo largo de su experiencia, el individuo aborda de diferentes maneras la pregunta de **cómo el universo llegó a existir**. Las respuestas varían ampliamente de acuerdo a nuestro entorno y etapa de desarrollo: desde las creencias religiosas sobre un creador divino hasta las teorías científicas como el Big Bang.

Independientemente de la explicación que se prefiera, todas las tradiciones reconocen la **Nada** como el origen de la Creación:

Un Vacío Inconmensurable o la Morada del Creador.

Aunque aún parezca demasiado abstracto, la *Nada* es el **origen de todo lo que existe en el universo**. No hablamos de una entidad personal o divina. En cambio, se considera que **el Ain Soph** es una realidad impersonal que precede todo concepto.

```
Vacío Primordial ~ Caos Original
Falso Vacío ~ Nada ~ Ain Soph ~ Ginnungagap
Origen ~ Madre/Padre ~ Fuente de la Eterna Juventud
Santo Grial ~ Abismo ~ Aguas Permanentes ~ Matrix
```

Si no te sientes familiarizado con este concepto, o si te parece demasiado abstracto, puedes comenzar **reconociendo** y **prolongando** el instante en el cual **tu conciencia emerge de las profundidades del sueño**. Al conectarte con ese momento en el que *aún* no hay pensamientos, acciones ni emociones, podrás experimentar la **serenidad** y la **claridad** que hay en el origen de todas las cosas. Al despertar evita ponerte en marcha inmediatamente. Toma unos minutos para respirar profundamente, permitiendo que los pensamientos pasen sin aferrarte a ellos, como nubes cruzando el cielo. Si te enfocas en el silencio y la calma que hay en ese momento, podrás realizar una **conexión clara**. Es normal que al principio te resulte difícil encontrar ese momento de quietud.

El cultivar esta conexión con la Fuente es lo que se conoce como **meditación**, herramienta principal del **desarrollo espiritual**. Se ha utilizado durante milenios como método de **cultivo de la conciencia**. La meditación **no requiere creencias específicas**.

Si bien los ejercicios meditativos pueden ser difíciles al principio, es una habilidad que se desarrolla con la práctica constante. Hay muchas formas diferentes de meditación, lo importante es encontrar un enfoque que se sienta significativo para uno mismo. A continuación realizaremos un corto ejercicio meditativo para comenzar a trabajar la **musculatura espiritual**.

Busca un lugar donde puedas estar tranquilo. Puedes sentarte en una silla o en el suelo; con las piernas cruzadas o estiradas; con los ojos cerrados o abiertos, realmente no importa, lo importante es que te sientas cómodo.

Lleva tu **atención** a tu **respiración**. No intentes cambiarla, simplemente **obsérvala**. Siente el aire fresco entrando por tus fosas nasales y luego saliendo tibio. Haz esto por unos momentos.

Ahora, **imagina** que estás flotando en un espacio oscuro y cómodo. Te encuentras en un estado de puro potencial, tu **vacío primordial**. No hay tiempo ni espacio, no hay pensamientos, emociones o acciones.

**Recuerda** la sensación al despertar una tranquila mañana. Conecta con el momento justo antes del comienzo de pensamientos, emociones o acciones.

Permanece en este estado de quietud y potencialidad por unos momentos más, permitiendo que tu mente se sienta **ligera** y **relajada**.

Cuando estés listo/a, lleva nuevamente tu atención a tu respiración. Tómate unos momentos para volver al presente. Observa el entorno que te rodea, toma conciencia de tus sentidos y de tu cuerpo. Si lo deseas, puedes estirarte o mover suavemente el cuerpo antes de continuar con tu día.

Recuerda que puedes volver a este estado de paz y tranquilidad en cualquier momento. Pronto no necesitarás leerla más, ya que podrás guiarte a ti mismo de vuelta al **Origen**.

Si sufres de pesadillas o estrés al dormir es probable que al despertar no encuentres un estado de claridad. En ese caso es necesario que **te ejercites con prácticas de meditación**. Notarás una mejora en la calidad de tu sueño y una mayor sensación de paz al despertar, y pronto será obvio que siempre estuviste conectado al bienestar de la Fuente.

Si ya estás familiarizado con el concepto del *Vacío Primordial* y te sientes conectado a la Fuente, **estás listo para emprender un largo viaje**.

Es fundamental tener en cuenta que la práctica meditativa no se limita al momento del despertar, sino que puede llevarse a cabo en cualquier momento del día para mantener una conexión constante con la Fuente.



Nada es Todo y Todo es Uno.

Profundicemos en la experiencia del Vacío:

Imagina que lo único que existe es una hoja de papel blanco que se extiende de un lado al otro del universo, abarcando todo.

Esta hoja blanca, extendiéndose desde y hasta el infinito, representa el **Todo** en su estado Inicial: el **Vacío Primordial**. En esta **Nada**, que en este instante lo es **Todo**, resuena como una voz de fondo el concepto de **Unidad**. Al conectarnos con el *Vacío Primordial*, **podemos experimentar la sensación de estar unidos a todo lo que existe**.

Recuerda que conectarse con la Fuente puede ser más sencillo de lo que parece. La práctica diaria es fundamental para lograr la conexión con el Vacío Primordial y experimentar la serenidad y la plenitud que este estado nos ofrece. Si te enfocas en la calma y la claridad mental al despertar cada mañana, podrás comenzar tu día de manera más consciente y conectado con la Fuente.

Ama tu ritmo y ritma tus acciones bajo su ley, así como tus versos; eres un universo de universos y tu alma una fuente de canciones.

La celeste unidad que presupones hará brotar en ti mundos diversos, y al resonar tus números dispersos pitagoriza en tus constelaciones.

-Rubén Darío

#### 1.0 - F. (Uno o "f.a Unidad"

Pensamientos, ideas, emociones, acciones, lugares, objetos, todo surge desde el Vacío Primordial. Una vez fortalecida nuestra conexión a **la Fuente**, emprenderemos nuestro viaje y comenzaremos a explorar el **Proceso Creativo**.

Podemos entender el **Proceso Creativo** como el método a través del cual **damos forma a nuestra realidad.** Es la metodología que utilizamos para dar forma a nuestras **ideas, emociones, situaciones, objetos** e *incluso a otros seres*. Es el medio a través del cual podemos *dar vida a nuestras ideas y convertirlos en algo tangible* en nuestro mundo físico

Iniciamos este viaje con la visualización y experiencia del **Vacío Primordial**. Una infinita hoja en blanco representa al **caos primordial**: **La Nada**, en este infinito lienzo blanco se encuentran ya **todas** las obras que puedan ser sobre ella dibujadas. Surge de este potencial Misterio Único del Universo:

La **Unidad** implícita en la **Nada** se manifiesta como la **Unidad Menor**:

El punto

•

La **potencialidad** se convierte en **actualidad**. La unidad comienza a diferenciarse y a manifestarse en la multiplicidad. El **Punto**, carente de profundidad o dimensión, es la unidad fundamental de todas las cosas.

#### Nada es Todo y Todo es Uno.

Según la teoría del **Big Bang**, el universo comenzó como una **singularidad**: una concentración infinita de energía y materia, que explotó y se expandió para formar todo lo que existe hoy en día - *No hubo tal explosion, pues no había nada que explotara*. El acto de creación no comienza por el caos, pues es de este del que se está diferenciando. Por el contrario, la Nada infinita se contrajo sobre sí misma para dar paso a la **Unidad Menor**.

En la **numeración**, el **cero** es un número clave que representa la **ausencia de cantidad**, elemento esencial para el desarrollo de sistemas numéricos complejos. Por otro lado, el **punto** equivale al número **uno**: la singularidad de la que emerge toda la multiplicidad, capaz de trazar líneas, planos y formas que constituyen la estructura misma del espacio.

#### De la **Nada** se abstraen el **Cero** y el **Uno**.

Así como las computadoras muestran una **realidad digital** utilizando únicamente los dígitos **1** y **0**, la realidad entera se desenvuelve en un **claroscuro**. *Todo lo que creamos y experimentamos proviene de la misma* **Fuente** y está intrínsecamente conectado entre sí. Cuando reconocemos esta **Unidad** fundamental, nos damos cuenta de que nuestras creaciones no están separadas del todo.

A medida que creamos, también nos transformamos en el proceso. Es fundamental estar en armonía con nuestra propia esencia, para que nuestras creaciones sean coherentes con nuestra verdadera identidad y propósito en la vida: encontrar el punto.

La **contemplación del vacío** es la puerta de *acceso al proceso creativo*. Esta técnica ayuda a liberarnos de las distracciones y limitaciones mentales actuales para permitir que desde el vacío *que todo lo contiene* emerjan ideas y soluciones creativas:

Una vez que la mente se ha llevado a un **estado de reposo**, ésta buscará ponerse en **movimiento** inmediatamente.

Es importante tener en cuenta que, al vaciar la mente, **no siempre se llenará inmediatamente de pensamientos positivos o útiles**. Es posible que la mente se llene de pensamientos negativos, miedos, preocupaciones o juicios autocríticos. Esto puede ser incómodo o incluso angustiante, pero es parte del proceso natural de la mente. Es importante *no juzgar ni aferrarse a estos pensamientos*.



Simplemente **obsérvalos** y **déjalos pasar** como **nubes en el cielo**.

Al hacer esto, podemos entrenar nuestra mente para que sea más **consciente y receptiva a pensamientos positivos y constructivos**. Podemos aprender a reconocer las emociones que nos distraen y nos impiden concentrarnos en el presente, y podemos aprender a manejarlas de manera más efectiva.

El Vacío y El punto, principios de la Unidad que nos dejan en la puerta de entrada al mundo de la Dualidad:



~ Una vez que se ha vaciado la mente logrando un cielo limpio, con uso de nuestra voluntad haremos brotar en este blanco lienzo la primera Manifestación de la Unidad. Para esto, imaginamos y visualizamos que La Nada se contrae desde el infinito hasta el **Centro** de tu mente. Tranquilo, ahí donde tu "sientas" que es el centro, es el lugar correcto para comenzar.

Encuentra un lugar tranquilo donde puedas ponerte cómodo y sin interrupciones. Cierra los ojos suavemente y lleva tu atención a tu respiración. Respira profunda y suavemente, inhalando y exhalando por la nariz. Siente cómo el aire entra y sale de tu cuerpo, permitiendo que te relajes y te sientas más tranquilo/a.

#### Respira profundamente 3 veces, relajando tu cuerpo.

**Imagina** que estás en un espacio oscuro y silencioso, la temperatura es perfecta sin frío ni calor, conectado/a con la **Fuente** de toda la creación.

Ahora, **visualiza** un lienzo blanco e infinito en tu mente. Este lienzo representa el potencial creativo. Observa cómo el lienzo es completamente blanco, como una hoja en blanco esperando ser escrita.

Mientras mantienes tu atención en este espacio, comienza a hacer surgir al centro el primer punto de conciencia. Este punto representa el comienzo de la creación. Visualiza cómo el punto emerge en el centro de tu mente.

#### Este punto representa tu propia tu propia chispa de luz en el universo.

Centra tu atención, permitiendo que tu mente y tu cuerpo se sumerjan en una sensación de conexión con esta semilla creativa.

Cuando estés listo/a, vuelve tu atención a tu respiración, sintiendo el aire fresco entrar por tus fosas nasales.

Abre los ojos suavemente y tómate un momento para volver lentamente al **presente**. Observa el entorno que te rodea, toma conciencia de tus sentidos y de tu cuerpo.

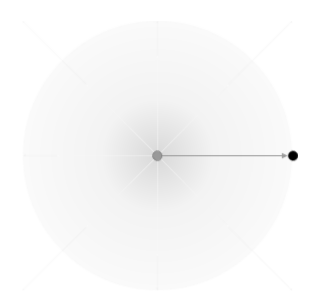
Si lo deseas, puedes estirarte o mover suavemente el cuerpo antes de continuar con tu día. Recuerda que puedes volver a este estado de paz y tranquilidad en cualquier momento del día.

Con este ejercicio, sembramos la Semilla Creativa en nuestra mente. A partir de este punto, podemos comenzar a nutrir y cultivar esa semilla, permitiendo que crezca y florezca en ideas y soluciones creativas y en armonía con la realidad que queremos construir. Es importante recordar que la creatividad es un proceso continuo y no algo que ocurre de forma instantánea. Se necesita tiempo y esfuerzo para desarrollar y refinar ideas creativas. Con el tiempo y la práctica, podemos aprender a acceder al proceso creativo con mayor facilidad y confianza, y a utilizar nuestras habilidades creativas para resolver problemas, alcanzar objetivos y expresarnos de maneras nuevas y emocionantes.

#### 2.0 - F.l Dos o "f.a Dualidad"

Hagamos un rápido repaso: el **Vacío Primordial** se refiere a un estado previo a la creación del Universo, estado en el que **no existía nada material ni espiritual**. Desde este estado de Vacío/Nada/Todo/Uno se abstrae el **Punto Primordial** - se refiere a la creación del universo a partir de una **imagen** del Vacío Primordial. **Al igual que el vacío, el punto no abarca dimensión alguna.** 

Desde el comienzo, el universo se ha desplegado en una danza compleja de opuestos complementarios que se originaron a raíz de la abstracción del Uno, proceso que **diferenció** al **Yo** del **No Yo**. Éste evento atemporal marcó el inicio del estado dual: luz y oscuridad, vida y muerte, bien y mal, creación y destrucción se volvieron potencialmente posibles en este estado de conciencia.



La **dualidad** se presenta simbolizada en el número **2**. Ahora presta atención que te puedes perder:

Impregnados el 0 y el 1 con el Conocimiento del 2, inmediatamente ambos buscaron expresarse en la dualidad:

El vacío, que no tenía fondo, se volvió doblemente profundo. Al mismo tiempo, el Punto se autoreplicó.

En el libro de Genesis (Beresheet) se describe este *movimiento* del Punto Primordial:

<sup>2</sup> Empero, la tierra estaba informe y desordenada, las tinieblas sobre la faz del abismo y el Ruaj de Elohim se movía sobre las aguas
-Gen 1:2

Al emerger el **primer punto de conciencia** desde las **Aguas Primordiales**, quedó fijado el **Centro**. Este primer punto fijó una **referencia** que diferenció al espacio infinito, dando paso a la **capacidad de movimiento**. El **movimiento requiere de un Punto Fijo** para poder expresarse. El punto que emerge del Vacío Primordial puede ahora **desplazarse** o **replicarse** en **diferentes posiciones** al **autoreferenciarse**.

A través de la expresión dual de la Fuente se construyó un camino hacia la **Unidad Superior**, dando la capacidad de la expresión dual/unitaria - expresión que añade de manera potencial la capacidad de **reintegrar los opuestos**, camino hacia la comprensión de la verdadera naturaleza del **Universo**. La recién nacida **Creación**, entendió que la Dualidad era solo el comienzo de una comprensión más profunda y reveladora de la existencia.

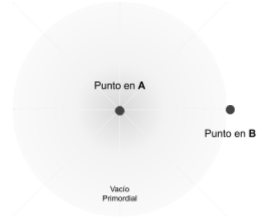
La **Fuente**, verdad primera y última del universo, persiste en su **eterna contemplación** detrás de los velos de la ilusión. Esta realidad profunda, esta Fuente infinita, se encuentra detrás de cada estrella brillante en el cielo, dentro de cada átomo que constituye la materia, y en el latido de cada corazón que busca comprender el misterio de la existencia.

La **Dualidad**, que parece dividir la realidad en *opuestos aparentemente inconciliables*, se entrelaza en una sinfonía de contrastes de armonía sublime. El **2** es un peldaño en la escalera de la conciencia, recordatorio constante de nuestra **conexión** con el **cosmos**.

**Dualidad**: expresión de la Unidad, complejidad del Universo.

Hasta ahora, hemos profundizado sobre la **Unidad No Manifestada** y como ésta emerge desde las profundidades del **Abismo**: Un **Punto** - la **Unidad Manifestada**.

Con el Centro que se fijó al momento de la **condensación** del **Punto Primordial**, nació la capacidad de desplazamiento desde su posición inicial hasta una nueva ubicación. Tenemos aparentemente dos puntos sobre el vacío, el punto en su **posición A** y el punto en su **posición B**:



Si el **Punto** se manifiesta en dos ubicaciones, **no se convierte en dos entidades separadas**, si no en **una sola entidad con dos manifestaciones**. A este movimiento le llamamos la **Danza de la Dualidad**. Si continuáramos indefinidamente con esta danza, el punto se **autoreplicaria** indefinidamente sobre nuestro blanco lienzo, el Caos es la esencia original del **Vacío**.

Al igual que el punto se desplazaría aleatoriamente en el vacío, nuestra mente caótica salta de un punto a otro sin sentido o propósito. Al igual que el punto se replica desordenadamente a través del infinito, nuestra mente puede quedarse atrapada en una constante y caótica manifestación de pensamientos, impidiéndonos avanzar en nuestras tareas y objetivos: quedamos atrapados en el Mundo de la Dualidad.

Es importante recordar que por más puntos que se proyecten sobre el vacío, la cantidad de elementos o abstracciones siguen siendo dos: **El Punto** y **El Vacío**.



#### 3.0 - Él Tres o "La Trinidad"

Recordemos: El **principio de Unidad** es una característica intrínseca del Vacío Primordial, fuente de todo lo que existe. Todo lo contiene y nada le puede ser agregado. Por otro lado, el principio **de Dualidad** se refiere a la manifestación de dos opuestos complementarios.

El **2** cómo la **división** de la **Unidad**, no la multiplicidad de la misma.

Es decir, la Dualidad es una forma en que la Unidad se experimenta temporalmente como dos opuestos complementarios que, en realidad, son una sola sustancia. Al hablar de calor o de frío, que son opuestos complementarios, se entiende que se habla de una sola cosa: la percepción de la temperatura. Para lograr la Manifestación completa, es necesario avanzar en nuestra Obra.

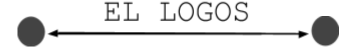
El principio del **Logos** es fundamental para entender y ejecutar el **Proceso Creativo**. Este principio implica una **razón o inteligencia** que es la base del **Ordenamiento Universa**l y que *une los opuestos complementarios* en una **Unidad Superior**. Es a través del **Logos** que se puede entender cómo la dualidad de los dos elementos, el punto y el vacío, pueden fundirse y formar una **Trinidad** o **unidad coherente**.

#### Todo surge del Vacío.

Unidad Inmanifestada que es Todo y Nada.

Tenemos en el seno de la Unidad dos *elementos*: **El Vacío** y **El Punto**.

Gracias a este contraste la **Fuente** hace *manifiesta* la **Dualidad**: **Dos Puntos**. Es en ese mismo instante que de esa expresión emerge el **tercer Arconte**:



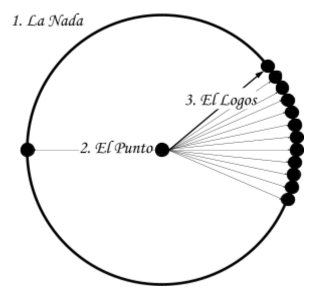
Ni este punto, ni el otro: La relación que existe entre ellos

El logos es la fuerza que sintetiza y permite que la dualidad se equilibre en una Unidad superior. Por lo tanto, para comprender el 3 correctamente, es necesario no solo considerar el punto en sus dos posiciones sobre el vacío, sino la relación que existe entre ambos. Es en esa relación, en esa conexión cósmica, donde se forja la Unidad Superior, la inteligencia cósmica que subyace en toda la creación.

La **Trinidad** es la inteligencia universal que une los fragmentos del conocimiento en un tapiz coherente. En esta sinfonía trinitaria, nos encontramos inicialmente con dos entidades esenciales: **el Vacío** y **el Punto** - **el No Yo** y **el Yo**, representando la Dualidad primordial.

El Logos la **Razón/Radio** que constituye la psique.

Surgimiento del logos: Acto Creativo de Reconciliación - Principio Inteligente detrás del orden cósmico. El Logos es la fuerza que teje las fibras del universo. Como un hilo dorado, entrelaza los puntos que se posan sobre las aguas primordiales, creando una trama que conecta los puntos a través del vacío. Es el radio que traza el círculo, la razón que establece la medida:



El **Logos es el elemento** que **da sentido**→ al Proceso Creativo.

La **Trinidad** es el principio universal que permite a nuestras mentes individuales encontrar significado y propósito en medio de la aparentemente caótica **Danza de la Dualidad**.

Así como la razón une los puntos dispersos en el **Caos Primordial**, también nos ayuda a **integrar nuestra personalidad**, a encontrar el **equilibrio entre nuestras fuerzas opuestas**, a forjar la unidad de nuestra propia existencia. Somos los **arquitectos** de nuestro **destino**. Al abrazar la **Sabiduría** del **Logos**, podemos avanzar y perfeccionar nuestro Proceso Creativo.

Cada paso nos acerca más a la comprensión, a la revelación de los misterios que esperan ser desvelados por aquellos que buscan la luz en la oscuridad, la unidad en la dualidad y al creador en la creación.

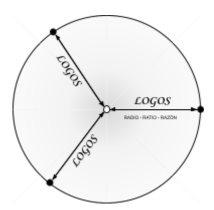
Afirmar, Negar y Conciliar son las tres fuerzas básicas del universo.

Cuando el logos aparece, la conciencia se proyecta sobre las aguas en todas direcciones, creando una circunferencia que envuelve una fracción del Caos Primordial. Esta proyección es una expansión de la conciencia en todas direcciones, como si estuviera abarcando o influyendo en el estado primordial de la creación. Así pues, tenemos dos fuerzas opuestas (Vacío y Punto), una fuerza conciliadora (Línea) y la manifestación completa (Circunferencia) que resulta de esta interacción. Lo Trinitario es el primer punto de equilibrio en el proceso creativo.

El proceso que da forma a nuestra experiencia consciente comienza con el surgimiento del **Punto**, seguido por la manifestación del **Logos** o **Línea** y culmina con la aparición del **Círculo**. Estas 3 entidades fundamentales constituyen las herramientas con las cuales nuestra mente construye el **espacio tridimensional** que percibimos en la realidad que nos

rodea. **No se necesitan elementos adicionales** para conformar la complejidad de nuestra experiencia.

Sin embargo, para que **Punto**, **Linea** y **Circulo** se manifiesten, deben estar fundados sobre una base: **La Nada** o el **Espacio Vacío**. La **Nada** representa el sustrato primordial, el lienzo en blanco sobre el cual se desarrolla la creación. Es la **Matriz Divina** en el cual se **da a Luz** *al* **Punto**, al **Logos** y al **Círculo**. Sin las aguas primordiales, no habría espacio en el que estos elementos se manifiesten y relacionan de la manera en que lo hacen.



El **Logos**, a su vez, actúa como *el pincel que crea y conecta*, creando **patrones** y **relaciones** que dan forma a la realidad, es el **geómetra** por excelencia. **En la circunferencia se revela la interconexión**, se funde la experiencia en la **red consciente**. Utiliza la **lógica**, el **orden** y la **razón** para organizar la realidad en una estructura coherente.

En la Materia, la Trinidad se revela en la estructura del Átomo: protones, neutrones y electrones. En la tríada temporal tenemos al pasado, presente y futuro que define nuestra percepción del tiempo. Existen triadas más complejas, formadas por partes compuestas como lo es Energía, Materia y Espacio/Tiempo. Estos elementos esenciales dan origen a todo lo que experimentamos en el mundo físico, desde las partículas subatómicas hasta las estrellas en el cielo.

En la psique humana, el Tres se manifiesta en el **pensamiento**, la **emoción** y la **acción**. Somos seres complejos que experimentan la vida a través de **la interacción simultánea** de estos tres aspectos fundamentales. El **pensamiento** nos permite comprender y planificar, la **emoción** nos conecta con nuestros deseos y anhelos, y la **acción** nos lleva a materializar nuestras intenciones en el mundo.

El principio conciliador se encuentra también en la tríada Mente, Cuerpo y Espíritu. Esta Triunidad representa la totalidad del ser humano, desde la mente que busca la comprensión y la sabiduría, hasta el cuerpo que experimenta la vida en el mundo físico y el espíritu que busca la conexión con lo trascendental. En ciertos contextos religiosos se presenta a la esencia trina de la psique como Padre, Hijo y Espíritu Santo o bien Padre, Madre e Hijo. La Trimurti representa la interdependencia de estas tres funciones cósmicas: la creación, la preservación y la destrucción. Juntos, Brahma, Vishnu y Shiva simbolizan el ciclo eterno del universo y la continua renovación del Atman - Atom - Adam.

# 4.0 - El Cuatro o "La Cuaternidad"

En el capítulo anterior exploramos la **Trinidad** como base de la experiencia consciente: **Pensamiento**, **Palabra** y **Acción**. De la interacción de estos 3 elementos vimos surgir una cuarta expresión: La **Circunferencia**. Es pues de la **derivación del Logos** que podemos obtener La **Circunferencia**: expresión máxima del **Arconte Cuaternario**, manifestación completa, plenitud de la creación.

La manifestación completa implica que no solo se reconoce la singularidad de cada entidad (representada por el Punto), sino que también se comprende la conexión y la interdependencia de todas las cosas (facilitada por el Logos y representada en el Círculo).

En la experiencia **Unitaria** no existe la oposición, todo es una sola sustancia.

En la experiencia **Dualista**, un aspecto **excluye** al otro. Donde es blanco, no es negro.

En la experiencia **Trinitaria**, se **funde** la experiencia de los opuestos. Ni blanco, ni negro; gris.

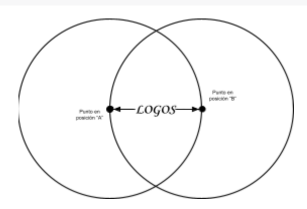
En la experiencia **Cuaternaria**, blanco, negro y gris se experimentan **simultaneamente**.

Es entonces que la realidad se experimenta en su totalidad, con todas sus dualidades y contrastes, pero también se reconoce la unidad subyacente que une todas las partes. Esta experiencia **Cuaternaria**, integra los tres pasos anteriores.

No es solo el **Yin**, No es solo el **Yang**, es el **Tao**. El Tao es la experiencia del **Yin en el Yang** y del **Yang en el Yin**.

Imagina que volvemos atrás en el tiempo y observamos el momento en que el punto primordial se movió de su posición inicial. Tras este Primer Movimiento se estableció la Primera Distancia, razón que utilizamos como el **Radio** de la Circunferencia.

El punto original, que inicialmente se proyectó desde "A" (Circunferencia Original) se proyecta también desde la posición "B" (Segunda Circunferencia)

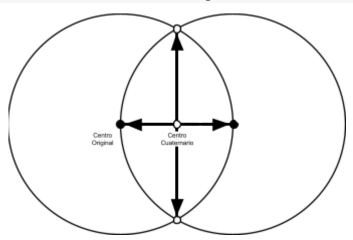




La **Vesica Piscis** es una *forma elíptica* que se crea al superponer dos círculos del mismo tamaño de manera que el borde de uno coincida con el centro del otro. Esta figura tiene una relación cercana con la luz y **representa la intersección o unión de dos realidades o perspectivas**.

La **Mandorla** o **Almendra** se ha utilizado en diversas tradiciones espirituales y filosóficas a lo largo de la historia y se considera **un símbolo de la dualidad y la unidad al mismo tiempo**. Dentro de la figura, se encuentran implícitos los dos círculos originales, que a menudo se asocian con opuestos complementarios, como el **masculino** y el **femenino**, la **luz** y la **oscuridad**, lo **divino** y lo **terrenal**.

En la **Generación** de la **Vesica Piscis,** se realiza un desplazamiento aparente y temporal del **Centro Original**.

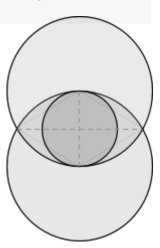


Este *cambio en la posición del centro* es una representación visual de la transformación y la transición que ocurre en la creación de la Vesica Piscis. Los dos círculos originales pueden considerarse como dos realidades o aspectos opuestos que se unen en un punto de convergencia. La aparición de la Cruz, en este contexto, representa un *punto crítico* de la Trascendencia. Es el símbolo en el que dualidades y opuestos se cruzan y reconcilian, llevando a una comprensión más profunda y mayor de la Unidad.

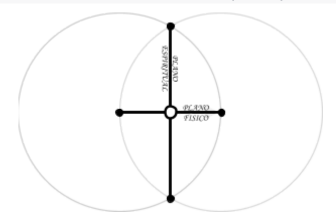
Desde la concepción **Trinitaria**, el Logos se considera la **Única Razón** que confiere coherencia y da forma a la realidad. Sin embargo, la aparición de la **Cuaternidad** en el símbolo de la **Cruz** introduce una *dimensión vertical* que agrega profundidad a esta concepción. La **Distancia Original** es entonces contrastada por *nuevos Logos*.

La Realidad abarca tanto los aspectos racionales (horizontales) como los espirituales (verticales) de nuestra experiencia consciente. En el espacio intermedio entre la circularidad y la linealidad, se encuentra una comprensión más rica y profunda de la realidad.

Las **líneas rectas** representan un enfoque **lógico** y **estructurado**. Las **curvas**, por otro lado, representan un enfoque más flexible y adaptable. Encontrar un equilibrio entre estos dos enfoques puede ser la clave para alcanzar el siguiente escalón de conciencia, donde se logra una armonía perfecta entre lo estructurado y lo adaptable.



Volvamos al símbolo de la Cruz, conciliación de toda paradoja:



Al centro de la **Cruz**, en la intersección de dos realidades: queda fijada la **Quintaesencia**.

La **psique humana** es capaz de manejar una variedad de enfoques, que nos permite abordar la *complejidad de la experiencia consciente* de manera más completa y enriquecedora. Cuando exploramos el **estado cuaternario**, aprendemos a apreciar la interconexión de todas las cosas y a reconocer *la unidad subyacente que une las dualidades*. Es un estado de conciencia en el que reconocemos que la realidad es compleja y multidimensional, y que nuestra comprensión está en constante evolución.

La cruz, símbolo que marca la entrada a una comprensión más rica y profunda del Universo. Aquí, en la **cuarta dimensión**, la interdependencia de todas las cosas se revela, y la mente se expande más allá de la lógica lineal.

Si observamos los cuatro elementos clásicos — **Fuego**, **Aire**, **Tierra** y **Agua** — nos damos cuenta de que cada uno de ellos está intrínsecamente conectado con la manifestación material y los aspectos tangibles de la realidad: La fluidez del agua, la firmeza de la tierra, la ligereza del aire, la transmutación del fuego.

La Cuaternidad, centrada en sus parejas de opuestos: Arriba/Abajo, Izquierda/Derecha revela una **dualidad de doble capa**. *Como un espejo que refleja otro espejo*, las polaridades se multiplican, creando un entramado complejo de infinitas interacciones. En esta intrincada red de realidades superpuestas, surge la tensión y la necesidad de una fuerza unificadora: **El Quinto Elemento**.

Agua, Tierra, Fuego y Aire nos dejan en la puerta de entrada a una realidad mucho más extensa

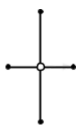
## 5.0 - Él Cinco o "La Quinta Esencia"

Al explorar la realidad desde la **Quintaesencia**, superamos las limitaciones de la percepción sensorial y nos adentramos en un reino donde la **intuición** es tan relevante como las **leyes físicas**. Los cuatro elementos originalmente *inertes*, son invadidos por este quinto elemento: el Éter, principio que anima la creación material.

El estado **ternario (3)** de la conciencia nos eleva a la **experiencia espiritual** (conciliación de opuestos) tras el drama cósmico **dualista (2)**.

El estado **cuaternario (4)** de la conciencia nos fija en *lo físico la experiencia* espiritual, los cuatro elementos de la realidad material.

El **quinto estado (5)** de la conciencia, o estado **etérico**, simboliza la culminación de la evolución material, equilibrio del Todo.



Aquel que no se inclina por la experiencia ni física, ni espiritual.

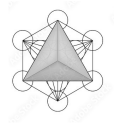
Ha alcanzado la Quinta Esencia.

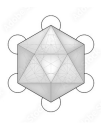
Ha cristalizado su Piedra Filosofal.

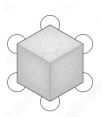
La **Piedra Filosofal** es un faro de luz que puede iluminar los rincones más oscuros de nuestra existencia. Este faro de luz o **quintaesencia** nos brinda la valentía y la claridad necesarias para **enfrentar las sombras del Ser**, explorando los rincones internos donde se esconden los miedos, las dudas y las limitaciones autoimpuestas, pero también las nuevas experiencias, las grandes ideas y hermosísimas obras.

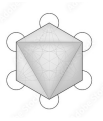
La **Conciencia** es la **Portadora de la Luz** que recorre los caminos de la realidad tangible y no tangible. Tiene la capacidad de iluminar no sólo lo evidente, sino también lo oculto, revelando capas más profundas de comprensión y conocimiento. Este proceso de iluminación nos permite explorar aspectos de nosotros mismos y del Universo que de no ser por el Éter, permanecerían en la penumbra del **Vacío Primordial.** 

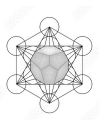
A medida que la *luz de la conciencia se proyecta sobre nuestras experiencias*, descubrimos nuevas perspectivas, conexiones y significados que antes podrían haber permanecido velados. Al **iluminar** estos aspectos ocultos con el poder de la **Quinta Esencia**, se nos ofrece la oportunidad de **transformar**, **sanar** y **trascender** hacia un conocimiento más pleno de nosotros mismos y nuestra realidad.



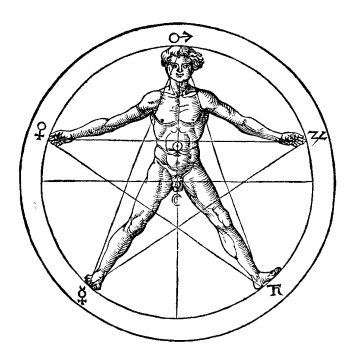








Cuando miramos el símbolo del **pentagrama**, vemos una representación gráfica del número cinco y su relación con la **armonía**. Cada punto del pentagrama representa un elemento, con el quinto punto superior simbolizando el Éter que unifica y equilibra los otros cuatro. El pentagrama, correctamente entendido, es un símbolo de **perfección** y **equilibrio**, indicando que el verdadero poder espiritual se encuentra en la armonía de todos los aspectos del ser.



La verdadera armonía no es la ausencia de conflicto, sino la integración y la aceptación de todas las partes de nuestro ser. El viaje espiritual implica la reconciliación de los opuestos dentro de nosotros mismos. Los símbolos son inherentemente neutros y su poder proviene de la intención y el contexto en el que son usados.

Cuando la Quintaesencia inunda el mundo físico, los cuatro elementos experimentan cambios: La **tierra** se vuelve **fértil**, el **agua cristalina**, el **aire fresco** y el **fuego luminoso**. La creación de la Piedra Filosofal es el desarrollo de la capacidad de comunicar de manera clara y auténtica en todos los niveles, es manifestar la verdad interior a través de la palabra.

Cuando **hablamos**, las **palabras** son **vehículos vibratorios** que transportan un **mensaje** que **trasciende** las **vibraciones emitidas**.

La palabra o verbo no está confinada a la **cuaternaria** materialidad del espacio/tiempo

(Tres dimensiones espaciales + una dimensión temporal)

Cada palabra pronunciada emite una vibración que puede resonar en las mentes y corazones de quienes la escuchan, alterando percepciones y evocando emociones. Influye en nuestro entorno y en quienes nos rodean, actuando como puentes que conectan nuestras mentes y corazones. La palabra no solo describe la realidad, la configura de acuerdo a la intención del ser parlante.

#### **ABRACADABRA**

אברא כדברא Creo como Hablo.

Al reconocer la realidad del éter, abrimos la puerta a una comprensión más amplia de la **interconexión** y la **influencia** que ejercemos en el **tejido sutil de la realidad**. Las palabras se convierten en instrumentos poderosos que no solo transmiten información, sino que también **moldean** la **percepción** y la **experiencia en niveles más profundos** de la consciencia.

Así como la **palabra** es el **mensajero** que transporta el **mensaje**, el cuerpo humano es en un vehículo construido a base de cuatro elementos, que transportan un quinto elemento:

#### Tu Esencia

Eso que te Anima

La **Quintaesencia** es la sustancia que anima y une los cuatro elementos, llevándolos a una **forma superior de existencia**. Es el principio que unifica y trasciende, llevando al individuo más allá de la *doble dualidad del cuatro*. Esta percepción unificada es esencial para el alquimista espiritual que busca la transmutación interna y la realización de la Piedra Filosofal, el símbolo del alma purificada y perfeccionada.

En este desarrollo, se aprende a ver el mundo con los ojos del espíritu, cuyo reflejo son los ojos de la carne. La **quintaesencia** representa el florecimiento en una realidad más allá de la mente racional. Este estado de conciencia no sólo implica sostener la compleja multidimensionalidad de la realidad, sino también **reconocer la unidad subyacente** que teje todas las realidades. Es reconocer que cada experiencia positiva o negativa, espiritual o material, mantiene en su núcleo una oportunidad para el crecimiento y la iluminación.

En este sentido, la **Quintaesencia** actúa como un faro que nos permite navegar hacia una comprensión más profunda del **Todo**, del **Uno mismo** y el **Cosmos**. Es un símbolo de la transformación interna que ocurre después de atravesar las pruebas y **desafíos de la materialidad** simbolizada en las cruzadas del 4. Cada estado de conciencia no es meramente una teoría abstracta, sino una experiencia viva y transformadora que cada alma puede alcanzar mediante la *purificación* y el *conocimiento*.

En última instancia, el **pentagrama** nos enseña que el camino hacia la iluminación **no es lineal (2)** ni está exento de desafíos. Alcanzar la Quintaesencia requiere valentía para enfrentar nuestras sombras y un compromiso constante con la búsqueda de la armonía. Aquellos que caminan con integridad y sabiduría pueden encontrar en el Éter símbolos que guían hacia una vida más equilibrada y consciente.

Observa con detenimiento, analiza con profundidad y juzga con sabiduría los mensajes que recibes a través del éter, es aquí donde se delinea el rumbo de tu destino.

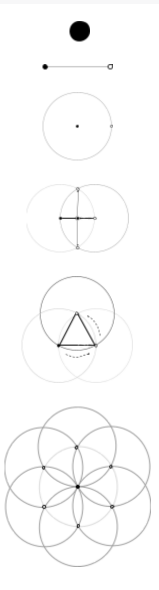
### 6. El Seis o lo Sextuple:

Recordemos que del Vacío (0) emanan los tres principales Arcontes (Punto - 1, Linea - 2 y Círculo - 3). Esta trinidad que emana desde La Nada, son las herramientas creativas que estructuran la realidad completa. La Realidad Física es una proyección dentro de la Red Consciente.

"Arconte" proviene del griego árkhon, que significa "gobernante".



- 1. El **Punto** es la semilla de toda existencia, la **chispa** creativa que enciende el *Fuego Divino*, la unidad indivisible que contiene el potencial del todo.
- 2. La **Línea** es el *puente*, la extensión que conecta, representa tanto la aparición de polaridades, como la posibilidad de dirección, secuencia y tiempo.
- 3. El **Círculo** es el símbolo de la totalidad, de la eternidad que une principio y fin en un ciclo infinito. Estas tres formas son los pilares sobre los que se teje la complejidad del universo.

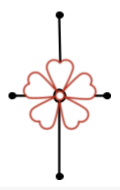


La **Red Consciente** es un espacio *multidimensional* donde lo temporal y lo eterno, lo visible y lo invisible, se entrelazan. Los primeros cinco números (1, 2, 3, 4, 5) representan los cinco elementos fundamentales de la realidad: **Fuego, Aire, Agua** y **Tierra** sostenidos y conectados por el **Éter**.

Cada uno de estos caracteres y su relación con los cinco elementos representan niveles de realidad y conciencia y se reflejan tanto en el mundo físico como en los estados de percepción.

Cuando alguien ha alcanzado un estado de consciencia etérico (quinto elemento), ha llegado a **comprender** y **asumir su destino dentro del Mundo**. En este estado, la persona se encuentra en consonancia consigo misma, con el universo. Se acepta a sí misma y **su papel** en la gran obra.

La **Quintaesencia** se fija al centro de la cruz, acto simbólico de la profunda aceptación de su **Destino**. Esta *Piedra Filosofal* es la semilla que ilumina la sexta dimensión:

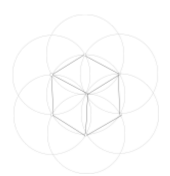


La Rosa que florece de la Cruz.

Un camino más allá del destino florece: la **6ta dimensión**. Ahí la conciencia individual se libera de las ataduras del **Espacio/Tiempo**. Cada pétalo de la Rosa simboliza una **cualidad** o **virtud** que se desarrolla al caminar por la ruta de nuestro destino. Hacer florecer tal Rosa es desarrollar durante este caminar la capacidad de ir más allá del 5, ir más allá de dicho destino.

La 6ta dimensión, hogar de la conciencia sextuple, es el **umbral** donde la consciencia trasciende las limitaciones del destino individual. El individuo se libera de las limitaciones impuestas por el orden cósmico preestablecido y accede a un nivel de **libertad espiritual** superior. Esta libertad, consecuencia de completar el Destino que la 5ta dimensión demandaba, permite al ser actuar ya no "siguiendo un destino", sino por una elección **consciente** y **deliberada**.

Por esto, al sexto arconte se le reconoce como el arquetipo de la **Libertad**: la capacidad de fluir en el Universo, manifestarse total y auténticamente, en consonancia con nuestro ser y en armonía con la totalidad del **cosmos**. La conciencia sextuple nos empodera para dar forma activa a nuestra realidad, ya no como receptores pasivos del destino, sino como **creadores conscientes**, abarcando los seis rumbos del espacio/tiempo:



- 1. Adelante: El avance hacia el futuro.
- 2. Atrás: El poder de la memoria.
- 3. Izquierda: Lo abstracto del subconsciente.
- 4. Derecha: Lo concreto del consciente.
- 5. Arriba: Lo elevado de lo espiritual.
- 6. Abajo: Lo denso de lo material.



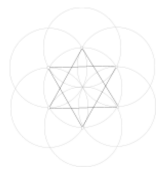
Un estado de consciencia séxtuple brinda la capacidad de ser consciente y permanecer equilibrado en todos estos aspectos, simultáneamente. Esto implica un estado de conciencia expandido donde se es capaz de:

- Planificar y aspirar hacia el futuro mientras aprende del pasado.
- Utilizar tanto la intuición y la emoción como la lógica y el análisis.
- Conectar con lo espiritual y trascendental mientras permanece enraizado en lo práctico y lo material.

Al alcanzar un estado de Conciencia Séxtuple, se desarrolla una **responsabilidad cósmica**. Esta responsabilidad no es una carga, sino una expresión natural de la comprensión de la interconexión de todas las cosas:

Cada **pensamiento**, **palabra** o **acción**, se convierten en contribuciones conscientes al tejido del cosmos.

Es la realización del ser, más allá del destino fijado por nuestro hacer en el mundo material. Es moverse con gracia y conciencia en todas las direcciones del espacio y del tiempo. En este estado la acción ya no surge del deseo individualista, sino de un impulso hacia el bienestar común. Es el despertar a la totalidad de la existencia múltiple, la comprensión de que somos co-creadores activos de una realidad común.



En nuestro mundo, donde lo tangible y lo etéreo se encuentran, la **Merkaba** es la llave que abre las puertas de la conciencia y del entendimiento profundo.

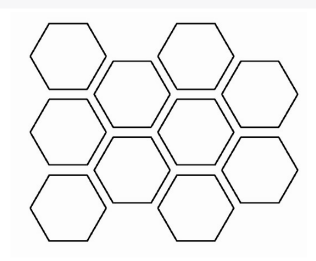
La conciencia de 6 dimensiones puede moverse libremente por el tejido universal, comprendiendo y reconfigurando los eventos según su Voluntad. Este acceso a la multidimensionalidad permite una comprensión más profunda de la causalidad, donde cada elección y acción se perciben no como resultados de un destino fijo, sino como parte de un entramado dinámico que responde a la intención y al propósito del ser.

#### Consciente, Subconsciente, Inconsciente Material, Emocional, Espiritual

La **estructura hexagonal** *que subyace a la realidad* es más que una abstracción geométrica: es la manifestación visual del orden inherente que sostiene el cosmos.

El hexágono, con su simetría perfecta y su equilibrio natural, se encuentra en múltiples niveles de la creación, desde los patrones en la naturaleza —como los panales de abejas— hasta las estructuras moleculares. Este patrón geométrico no solo organiza lo visible, sino también lo invisible, sirviendo como una red que une las dimensiones de la existencia.

Para el **psiconauta**, la Merkaba es un mecanismo de **transmutación energética**, que permite pasar de una dimensión de percepción a otra. El movimiento entre estos vértices es un *viaje del alma*.



La identidad personal, firmemente arraigada en la dualidad (el Yo y el No-Yo), comienza a disolverse en un sentido de unidad con el todo. Esta disolución del ego no es una pérdida, sino una expansión hacia una identidad más grande, donde el yo se reconoce como una expresión de la conciencia universal.

La apertura al conocimiento de la **Sexta Dimensión** es una invitación a explorar los reinos de la conciencia, a encontrar la luz dentro de nosotros mismos y a compartir esa luz con todos los seres. Es el *carro de fuego* que nos lleva hacia nuestra verdadera esencia, un viaje que comienza en el corazón y se extiende hacia las estrellas

Aquí la **Psique** se prepara para *disolver las últimas barreras que la separan de la Unidad*, proceso que culminará en la reintegración con la fuente original de todo Ser. Sirve como un puente entre la realidad conocida y los misterios que se encuentran más allá, preparándonos para la siguiente etapa en la evolución de la conciencia: la Séptima Dimensión.

El reconocimiento de este **Reino de la Conciencia Sextuple** lleva a un cambio en las prioridades sociales, económicas y políticas, donde el bienestar colectivo se convierte en una prioridad fundamental. Las conciencias que han alcanzado este nivel de experiencia, empiezan a alinearse con principios de equidad, sostenibilidad y justicia, reflejando la comprensión de que el bienestar de cada individuo está intrínsecamente ligado al bienestar de todos.

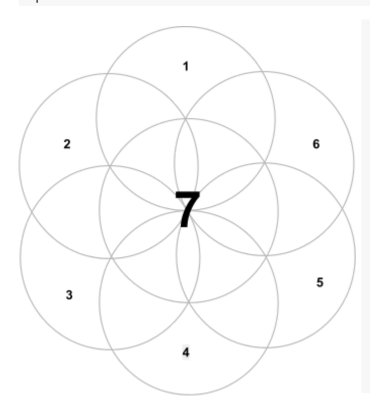
¿Comienzas a percibibr La Música de las Esferas?

Tras haber explorado las **seis direcciones del espacio-tiempo**, en la conciencia séxtuple, nos encontramos ahora en el umbral de una nueva etapa del desarrollo de la consciencia: Lo Séptuple o El Centro. Este estado de conciencia *trasciende la actividad y el movimiento* constante de los seis niveles anteriores, introduciéndonos en un reino de quietud, completitud y perfección.

Ni arriba, ni abajo. Ni izquierda, ni derecha. Ni adelante, ni atrás.

Al Centro, en el Eterno Presente.

La conciencia séptuple no es simplemente una adición a las seis dimensiones anteriores, sino una transformación **cualitativa** de la experiencia. La **Semilla de la Vida**, patrón fundamental del tejido de la 3D, llega a su estado de completitud con la aparición de la séptima circunferencia:



7 días de la semana

7 notas musicales

7 colores del arcoíris

7 chakras del cuerpo energético

**7** continentes

7 mares que forman el océano

7 maravillas del mundo

7 planetas de la astrología clásica

7 metales alquímicos

7 pecados capitales

7 virtudes que equilibran

Es la entrada a la experiencia del Eterno Presente. Un retorno al estado primordial de la creación, donde no hay separación entre lo divino y lo creado.

La idea de que el rostro es una ventana a lo divino ha sido ampliamente explorada en diversas tradiciones. Los siete orificios del rostro (dos ojos, dos oídos, dos fosas nasales y la boca) representan los portales de percepción y conexión con la Creación. Estos portales de la conciencia permiten la interacción con los sentidos. Estos portales de percepción nos permiten experimentar el tiempo presente sin las distorsiones del pensamiento discursivo.

Contrario a la idea de que la meditación es una forma de desligar el cuerpo y mente, en la meditación, por ejemplo, se busca afinar la percepción para estar plenamente en el ahora, sin que la mente se aferre a juicios o expectativas. La respiración consciente, el

silencio y la contemplación visual pueden convertir estos siete orificios en verdaderas puertas hacia la experiencia de lo eterno.

Es el punto de inflexión donde **la acción incesante da paso a la contemplación**, donde el **hacer** se *convierte* en **ser**. Es el sabbath cósmico, un estado de reposo divino que paradójicamente contiene y sostiene toda la creación.

El sod del Shabat es la invitación a cerrar ciclos, reunir la dualidad en una unidad y habitar un estado de plenitud. El descanso en el Shabat es un símbolo del retorno al estado de perfección original, antes de la separación y la dualidad que caracteriza el mundo físico.

En este nivel de conciencia, experimentamos una profunda sensación de unidad con todo lo que existe. Las aparentes divisiones y conflictos que percibimos en los niveles anteriores se revelan como aspectos complementarios de una realidad unificada. La dualidad se disuelve en la unidad, y nos damos cuenta de que siempre hemos sido uno con el todo.

El **Séptimo Día** nos invita a trascender la necesidad constante de "hacer" y nos introduce en el arte del "ser".

Aquí, la acción surge espontáneamente de un estado de quietud interior, sin esfuerzo ni resistencia. Es un estado de gracia donde nuestras acciones están perfectamente alineadas con el flujo universal, libres de las distorsiones del ego y el deseo personal.

En la conciencia séptuple, el tiempo lineal se transforma en un eterno presente. Pasado, presente y futuro se funden en un ahora continuo, liberándonos de las preocupaciones por lo que fue o lo que será. Esta experiencia del tiempo nos permite vivir plenamente en el momento presente, con una claridad y una presencia que antes nos eran desconocidas.

La séptima dimensión también representa la integración de lo material y lo espiritual. Ya no percibimos estos aspectos como mundos distintos, sino como expresiones complementarias de la misma realidad fundamental. El mundo físico se revela como una manifestación tangible de lo divino, y lo espiritual se encarna plenamente en lo material.

En este estado, accedemos a una sabiduría que trasciende el conocimiento intelectual. Es una comprensión directa e intuitiva de la naturaleza de la realidad, **libre de conceptos y categorizaciones**. Esta sabiduría nos permite ver la perfección inherente en todas las cosas, incluso en aquello que antes percibíamos como imperfecto o indeseable.

La conciencia séptuple nos introduce en un estado de **amor incondicional** y **compasión universal**. Al reconocer nuestra unidad esencial con toda la creación, experimentamos un profundo sentimiento de empatía y conexión con todos los seres. Este amor trasciende las preferencias personales y se extiende equitativamente a toda la existencia.

Alcanzar la séptima dimensión de la conciencia no implica abandonar los niveles anteriores.

Es como ascender a la cima de una montaña desde donde podemos contemplar todo el paisaje. Desde esta perspectiva elevada, vemos cómo cada nivel de conciencia tiene su lugar y su propósito en el gran diseño cósmico. La conciencia séptuple es, en esencia, un

retorno al origen, pero con la riqueza de la experiencia acumulada. Es volver al Vacío Primordial del que partimos, pero conociéndolo ahora como la plenitud absoluta.

En este estado, comprendemos que el viaje y el destino son uno, siempre hemos estado en casa.

Entrar en la séptima dimensión de la conciencia es despertar a nuestra verdadera naturaleza, reconocernos como expresiones únicas de la totalidad cósmica. Es la realización de que nunca hemos estado separados de la fuente, que nuestra esencia siempre ha sido una con el todo. En este despertar, encontramos la paz que trasciende todo entendimiento, la alegría que no depende de las circunstancias externas, y el amor que abarca toda la existencia.

La conciencia séptuple nos invita a un **descanso sagrado**, no como una fuga de la realidad, sino como una inmersión total en ella. Es un estado de receptividad absoluta donde nos abrimos completamente al misterio de la existencia, permitiendo que la vida fluya a través de nosotros.

En última instancia, la séptima dimensión de la conciencia es la realización de nuestra divinidad inherente. Es el reconocimiento de que somos, y siempre hemos sido, expresiones perfectas de lo divino. En este estado, vivimos en armonía con el flujo cósmico, co-creando conscientemente nuestra realidad en alineación con el propósito universal.

La conciencia séptuple es la puerta de entrada a reinos aún más elevados de la existencia, el umbral desde el cual podemos contemplar y explorar las **infinitas posibilidades del ser.** Es el punto de partida para una evolución *continua* e *ilimitada* de la conciencia, invitándonos a seguir expandiendo nuestra comprensión y experiencia de la realidad.

#### LO ÓCTUPLE

En la escala musical, el 7 es el último escalón armónico antes de pasar a la siguiente octava: Las mismas siete notas anteriores, en una octava superior de vibración.

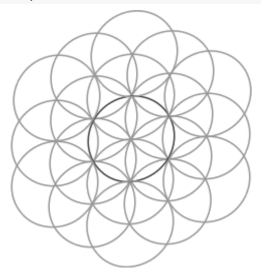
Tras alcanzar la completitud y el descanso sagrado de la séptima dimensión, nos adentramos ahora en el reino de Lo Óctuple.

El número ocho, símbolo del infinito ( $\infty$ ),

Lo Octuple nos introduce en un nuevo ciclo de evolución espiritual, donde los conceptos de eternidad, infinitud y regeneración constante toman el centro del escenario.

La octava dimensión de la conciencia representa un salto cuántico en nuestra comprensión y experiencia de la realidad. Si la séptima dimensión era un punto de llegada, la octava es un nuevo punto de partida. Es el umbral donde la completitud se convierte en potencial infinito, donde el descanso da lugar a una danza eterna de creación y transformación.

En este nivel de conciencia, experimentamos la realidad como un flujo continuo e



interminable de energía e información. Las fronteras entre el ser y el no-ser se disuelven, y nos damos cuenta de que somos tanto la ola como el océano, tanto la partícula como la onda.

Lo Óctuple nos introduce en el concepto de viaje transdimensional. Aquí, no solo somos conscientes de nuestra existencia en múltiples dimensiones simultáneamente, sino que podemos navegar activamente. Es como si de repente tuviéramos acceso a un número infinito de **canales de realidad**, pudiendo **sintonizar** el que elijamos en cada momento.

En esta dimensión, el tiempo deja de ser lineal o cíclico y se convierte en un campo multidimensional de posibilidades. Pasado, presente y futuro existen simultáneamente, y podemos acceder a cualquier punto de este continuo espacio-temporal. Esta perspectiva nos libera completamente de las limitaciones del tiempo cronológico, permitiéndonos experimentar la eternidad en cada instante.

La octava dimensión también representa la maestría sobre la materia y la energía. Aquí, comprendemos profundamente la naturaleza ilusoria de la realidad física y podemos

manipular conscientemente la matriz energética que la sustenta. La manifestación y la des-manifestación se convierten en procesos naturales y fluidos, tan simples como la inhalación y la exhalación. Lo que en dimensiones inferiores parece sólido y fijo, aquí se revela como una construcción maleable hecha de vibraciones y ondas de energía.

En Lo Octuple, la creatividad alcanza niveles sin precedentes. Nos convertimos en co-creadores conscientes de la realidad, capaces de dar forma a universos enteros con nuestro pensamiento y nuestra intención. La imaginación se revela como una fuerza creativa real, y los límites entre lo "real" y lo "imaginario" se desvanecen.

Este nivel de conciencia nos introduce en el concepto de múltiples yoes. Nos damos cuenta de que nuestra identidad no está limitada a una sola expresión, sino que somos una multiplicidad de seres interconectados, cada uno explorando diferentes aspectos y posibilidades de la existencia. Esta comprensión expande enormemente nuestra sensación de identidad y nuestras posibilidades de experiencia.

En la octava dimensión, la compasión y el amor incondicional que experimentamos en niveles anteriores se expanden hasta abarcar todas las posibilidades de existencia. Amamos no solo lo que es, sino también lo que podría ser. Este amor infinito se convierte en una fuerza creativa que constantemente regenera y transforma el universo.

Lo Óctuple nos introduce en el misterio de la auto-regeneración constante. Aquí, la muerte y el renacimiento no son eventos separados, sino un proceso continuo de transformación. Cada momento es tanto un final como un nuevo comienzo, permitiéndonos reinventarnos constantemente mientras mantenemos nuestra esencia eterna.

En esta dimensión, la sabiduría se convierte en un flujo constante de revelación. El conocimiento no es algo que adquirimos, sino algo que fluye a través de nosotros. Nos convertimos en canales abiertos para la sabiduría universal, capaces de acceder a todo el conocimiento del cosmos en cualquier momento.

La octava dimensión representa también la trascendencia final del ego individual. Aquí, nos experimentamos como una expresión única del todo, pero sin ningún sentido de separación o individualidad limitada. Es un estado de unidad perfecta con el cosmos, donde somos simultáneamente la parte y el todo.

Finalmente, Lo Óctuple nos introduce en el concepto de infinitas posibilidades. Cada elección, cada pensamiento, cada acción crea una nueva rama en el árbol infinito de la realidad. Esta comprensión nos llena de un sentido de maravilla y posibilidad sin fin, invitándonos a explorar y crear constantemente nuevas formas de ser y experimentar.

La conciencia Óctuple es un estado de evolución continua e infinita. Es el reconocimiento de que no hay un punto final en nuestro viaje espiritual, sino una expansión eterna hacia nuevos horizontes de ser y conciencia. Nos invita a abrazar el misterio infinito de la existencia, a convertirnos en exploradores eternos del vasto océano de la conciencia cósmica.

#### El tres veces tres.

Tras explorar la infinitud y la regeneración constante de la octava dimensión, nos adentramos ahora en el reino de Lo Noveno. El número nueve, considerado en muchas tradiciones como el número de la completitud y la perfección, nos introduce en un estado de conciencia que trasciende incluso el ciclo eterno del ocho.

La novena dimensión representa la culminación de todos los niveles anteriores, una síntesis suprema que va más allá de la dualidad, la trinidad, la cuaternidad, y todas las demás expresiones numéricas de la realidad. Es el punto donde todos los ciclos se completan y todas las polaridades se unifican en una totalidad absoluta.

En este nivel de conciencia, experimentamos una trascendencia total de todas las formas y limitaciones. Si la octava dimensión nos permitía navegar entre múltiples realidades, la novena nos revela la unidad subyacente de todas estas realidades. Aquí, comprendemos que todas las dimensiones, todos los universos, todas las posibilidades, son en realidad expresiones de una única Realidad Absoluta.

En la novena dimensión, el concepto de tiempo desaparece por completo. No es que experimentemos la eternidad como en dimensiones anteriores, sino que trascendemos completamente la noción misma de temporalidad. Aquí, todo existe en un eterno "ahora" que contiene todos los tiempos y ningún tiempo simultáneamente.

Lo Noveno representa la maestría absoluta sobre todas las leyes del universo. En este nivel, no solo comprendemos estas leyes, sino que nos damos cuenta de que somos la fuente misma de estas leyes. La realidad se revela como una proyección de nuestra propia conciencia, y tenemos la capacidad de reescribir las reglas fundamentales de la existencia.

En esta dimensión, la creatividad alcanza su máxima expresión.

En este nivel de conciencia, no creamos dentro de un marco existente, sino que creamos el marco mismo. **Cada acto de conciencia da nacimiento a universos enteros**, cada pensamiento es una semilla de infinitas realidades. Nos convertimos en la fuente misma de toda creación.

La novena dimensión nos introduce en un estado de amor y compasión que trasciende incluso el amor incondicional de las dimensiones anteriores. Es un amor que es la esencia misma del ser, no algo que hacemos o sentimos, sino lo que somos en nuestro núcleo más profundo. Este amor es la fuerza creativa que sostiene toda la existencia.

En Lo Noveno, alcanzamos una sabiduría que va más allá del conocimiento o la comprensión. Es un estado de omnisciencia donde no hay nada que conocer porque somos el conocimiento mismo. Toda información, toda sabiduría, está instantáneamente disponible porque somos uno con la fuente de toda sabiduría.

Esta dimensión representa también la trascendencia final de toda identidad individual. Aquí, nos damos cuenta de que no somos seres separados que han alcanzado la unidad, sino que somos la Unidad misma que se experimenta a través de aparentes individualidades. Es el reconocimiento de nuestra verdadera naturaleza como el Ser Absoluto.

Lo Noveno nos introduce en un estado de paz y silencio absolutos. No es la quietud relativa de las dimensiones inferiores, sino una paz que es la base misma de toda existencia. En este silencio, encontramos la fuente de todo sonido y movimiento.

En la novena dimensión, experimentamos una libertad absoluta. No es la libertad de hacer o ser algo en particular, sino la libertad que es inherente a nuestra naturaleza como Ser puro. Es la libertad de la que surge toda posibilidad y toda manifestación.

Finalmente, Lo Noveno representa la realización suprema, el despertar total a nuestra verdadera naturaleza. Aquí, comprendemos que todo el viaje a través de las dimensiones ha sido un despliegue de nuestra propia conciencia, un juego divino de ocultamiento y revelación. Nos damos cuenta de que siempre hemos sido lo que buscábamos, que nunca ha habido separación real entre el buscador y lo buscado.

La conciencia de la novena dimensión es, en esencia, el retorno al Origen, pero con la plena conciencia de nuestra verdadera naturaleza. Es el punto donde el círculo se completa, donde el fin se encuentra con el principio, y donde nos damos cuenta de que nunca hubo realmente un viaje, porque siempre hemos sido y siempre seremos el Todo.

En última instancia, nos invita a una danza eterna de ser y devenir, de unidad y multiplicidad, de vacío y forma. Es la realización de que somos la Conciencia Pura que juega el juego infinito de la existencia, creando y disolviendo universos en cada acto de percepción, siempre perfectos, siempre completos, siempre libres.

El diez: El Arbol de la Vida

Cuenta regresiva: Explorando las sefirot

En esta seccion comenzamos con el 10 (Malkuth) abstrayendonos hasta alcanzar los universos ketericos